Gaudete et exsultate

Alegraos y regocijaos

El 1 punto: El titulo esta tomado de Mateo 5 versiculo 12: «Felices los perseguidos por cansa de la

Justicia, porque de ellos es el reino de los cielos. Alegraos y regocijaos porque vuestra recompensa serd grande en el
Reino de los Cielos».

El 2 punto: El objetivo, “Mi humilde objetivo es hacer resonar una vez mas el llamado a la
santidad, procurando encarnarlo en el contexto actual, con sus riesgos, desafios y oportunidades.
Porque a cada uno de nosotros el Sefior nos eligié «para que fuésemos santos e irreprochables
ante ¢l por el amom (Ef 1,4)”.

MAGISTERIO: Exhortacién Apostolica (Dimension pastoral), frente a las Enciclicas (fruto de

los Sinodos: Dimensién Doctrinal), Constitucion Apostélica (Dimension Normativa)
2011 Evangelii gaudium Importancia de la EVANGELIZACION

2016  Amores laeticia Importancia de FAMILIA

2018  Gaudete et exsultate Importancia de SANTIDAD

Al Papa Francisco se le llama el Papa de la Alegria: gaudete, exultate, laeticia,

Habla de la alegria que nos trae Cristo Resucitado frente al mundo en el que vivimos.

(sufrimiento, dolor, ...)
Nos habla de 1a vocacién universal a la Santidad que ya aparecia en el Con. Vat. II (10)

Tiene 5 capitulos:

PRIMERO EL LLAMADO A LA SANTIDAD | VER
SEGUNDO  DOS SUTILES ENEMIGOS DE LA SANTIDAD

TERCERO A LA LUZ DEL MAESTRO | JUZGAR
CUARTO ALGUNAS NOTAS DE LA SANTIDAD EN EL MUNDO ACTUAL

QUINTO COMBATE, VIGILANCIA Y DISCERNIMIENTO | ACTUAR

Algunas caracteristicas que podemos destacar:

Esta llena de citas biblicas 177 tantas como nimeros en que se divide la Exhortacion.

Esta llena de citas de los Santos y Santas.

ES universal, cita a diferentes Conferencias Episcopales: Latinoamércia y el Caribe, Africa,
Canada, India, Nueva Zelanda.

Como todos sus documentos faciles de leer.



PRIMERO EL LLAMADO A LA SANTIDAD

Habla de los santos de la puerta de al lado

(3)... sobre todo se nos invita a reconocer que tenemos «una nube tan ingente de testigos» (12,1) que nos
alientan a no detenernos en el camino, nos estimulan a seguir caminando hacia la meta. Y entre ellos puede
estar nuestra propia madre, una abuela u otras personas cercanas (cf. 2 Tm 1,5). Quiza su vida no fue
siempre perfecta, pero aun en medio de imperfecciones y caidas siguieron adelante y agradaron al Sefior.

(7). Me gusta ver la santidad en el pueblo de Dios paciente: a los padres que crian con tanto amor a sus hijos,
en esos hombres y mujeres que trabajan para llevar el pan a su casa, en los enfermos, en las religiosas
ancianas que siguen sonriendo. En esta constancia para seguir adelante dia a dia, veo la santidad de la Iglesia
militante. Esa es muchas veces la santidad «de la puerta de al lado», de aquellos que viven cerca de
nosotros y son un reflejo de la presencia de Dios, 0, para usar otra expresion, «la clase media de la
santidad».

(14)... Todos estamos llamados a ser santos viviendo con amor y ofreciendo el propio testimonio en las
ocupaciones de cada dia, alli donde cada uno se encuentra. ¢Eres consagrada o consagrado? Sé santo
viviendo con alegria tu entrega. ¢Estas casado? Sé santo amando y ocupandote de tu marido o de tu esposa,
como Cristo lo hizo con la Iglesia. ¢Eres un trabajador? Sé santo cumpliendo con honradez y competencia tu
trabajo al servicio de los hermanos. ¢Eres padre, abuela o abuelo? Sé santo ensefiando con paciencia a los
nifios a seguir a Jesus. ¢ Tienes autoridad? Sé santo luchando por el bien comun y renunciando a tus intereses
personales.

(16). Esta santidad a la que el Sefior te llama ird creciendo con pequefios gestos. Por ejemplo: una sefiora
va al mercado a hacer las compras, encuentra a una vecina y comienza a hablar, y vienen las criticas. Pero
esta mujer dice en su interior: «No, no hablaré mal de nadie». Este es un paso en la santidad. Luego, en casa,
su hijo le pide conversar acerca de sus fantasias, y aunque esté cansada se sienta a su lado y escucha con
paciencia y afecto. Esa es otra ofrenda que santifica. Luego vive un momento de angustia, pero recuerda el
amor de la Virgen Maria, toma el rosario y reza con fe. Ese es otro camino de santidad. Luego va por la
calle, encuentra a un pobre y se detiene a conversar con él con carifio. Ese es otro paso.

El ejemplo del deportista

(11) «Cada uno por su camino», dice el Concilio. Entonces, no se trata de desalentarse cuando uno
contempla modelos de santidad que le parecen inalcanzables. Hay testimonios que son dutiles para
estimularnos y motivarnos, pero no para que tratemos de copiarlos, porque eso hasta podria alejarnos del
camino Unico y diferente que el Sefior tiene para nosotros. Lo que interesa es que cada creyente discierna su
propio camino y saque a la luz lo mejor de si, aquello tan personal que Dios ha puesto en él (cf. 1 Co 12, 7),
y no que se desgaste intentando imitar algo que no ha sido pensado para él. Todos estamos llamados a ser
testigos, pero «existen muchas formas existenciales de testimonio».

La frase del P. Ferrer: “Lo que yo no haga, quedara eternamente por hacer”.

(23) Esto es un fuerte llamado de atencion para todos nosotros. Tu también necesitas concebir la totalidad de
tu vida como una mision. Inténtalo escuchando a Dios en la oracidn y reconociendo los signos que él te da.
Preguntale siempre al Espiritu que espera Jesus de ti en cada momento de tu existencia y en cada opcion que
debas tomar, para discernir el lugar que eso ocupa en tu propia mision. Y permitele que forje en ti ese
misterio personal que refleje a Jesucristo en el mundo de hoy.

(24) Ojalé puedas reconocer cual es esa palabra, ese mensaje de Jesis que Dios quiere decir al mundo con tu
vida. Dejate transformar, déjate renovar por el Espiritu, para que eso sea posible, y asi tu preciosa mision no
se malograra. El Sefior la cumplird también en medio de tus errores y malos momentos, con tal que no
abandones el camino del amor y estés siempre abierto a su accion sobrenatural que purifica e ilumina.



SEGUNDO DOS SUTILES ENEMIGOS DE LA SANTIDAD

35. En este marco, quiero llamar la atencion acerca de dos falsificaciones de la santidad que podrian
desviarnos del camino: el gnosticismo y el pelagianismo. Son dos herejias que surgieron en los primeros
siglos cristianos, pero que siguen teniendo alarmante actualidad. Aun hoy los corazones de muchos
cristianos, quiza sin darse cuenta, se dejan seducir por estas propuestas engafiosas. En ellas se expresa un
inmanentismo antropocéntrico disfrazado de verdad cat6lica. Veamos estas dos formas de seguridad
doctrinal o disciplinaria que dan lugar «a un elitismo narcisista y autoritario, donde en lugar de evangelizar
lo que se hace es analizar y clasificar a los demas, y en lugar de facilitar el acceso a la gracia se gastan las

energias en controlar. En los dos casos, ni Jesucristo ni los demas interesan verdaderamente».

GNOSTICISMO:
Ponen su confianza en la inteligencia.

Su empefio se centra en atrapar el Misterio, tienen
explicacion para todo.

Anulan el Misterio.
Confunden la Salvacion con el saber.

PELAGIANISMO:
Ponen su confianza en el hacer.

Su empefio se centra en la fuerza de su voluntad, en
sus obras.

Anulan la Gracia.
Confunden la Salvacion con el hacer.

(45) Con frecuencia se produce una peligrosa
confusion: creer que porque sabemos algo o
podemos explicarlo con una determinada légica, ya
somos santos, perfectos, mejores que la «masa
ignorante». A todos los que en la Iglesia tienen la
posibilidad de una formacién maés alta, san Juan
Pablo Il les advertia de la tentacion de desarrollar
«un cierto sentimiento de superioridad respecto a los
demés fieles». Pero en realidad, eso que creemos
saber deberia ser siempre una motivacion para
responder mejor al amor de Dios, porque «se
aprende para vivir...».

(57) Todavia hay cristianos que se empefian en
seguir otro camino: el de la justificacion por las
propias fuerzas, el de la adoracion de la voluntad
humana y de la propia capacidad, que se traduce en
una autocomplacencia egocéntrica y elitista privada
del verdadero amor. Se manifiesta en muchas
actitudes aparentemente distintas: la obsesion por la
ley, la fascinacidén por mostrar conquistas sociales y
politicas, la ostentacion en el cuidado de la liturgia,
de la doctrina y del prestigio de la Iglesia, la
vanagloria ligada a la gestion de asuntos précticos,
el embeleso por las dinamicas de autoayuda y de
realizacion autorreferencial. En esto algunos
cristianos gastan sus energias y su tiempo, en lugar
de dejarse llevar por el Espiritu en el camino del
amor, de apasionarse por comunicar la hermosura y
la alegria del Evangelio y de buscar a los perdidos
en esas inmensas multitudes sedientas de Cristo.



http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html

TERCERO A LALUZDEL MAESTRO

(63) Puede haber muchas teorias sobre lo que es la santidad, abundantes explicaciones y distinciones. Esa
reflexion podria ser Util, pero nada es mas iluminador que volver a las palabras de JesUs y recoger su modo
de transmitir la verdad. Jesus explicd con toda sencillez qué es ser santos, y lo hizo cuando nos dejé las
bienaventuranzas (cf. Mt 5,3-12; Lc 6,20-23). Son como el carnet de identidad del cristiano. Asi, si alguno
de nosotros se plantea la pregunta: «;Cémo se hace para llegar a ser un buen cristiano?», la respuesta es
sencilla: es necesario hacer, cada uno a su modo, lo que dice Jesus en el sermon de las bienaventuranzas. En
ellas se dibuja el rostro del Maestro, que estamos llamados a transparentar en lo cotidiano de nuestras vidas.

(64) La palabra «feliz» 0 «bienaventurado», pasa a ser sinoOnimo de «santo», porque expresa que la persona
que es fiel a Dios y vive su Palabra alcanza, en la entrega de si, la verdadera dicha.

«Felices los pobres de espiritu, porque de ellos es el reino de los cielos»

Ser pobre en el corazon, esto es santidad.

«Felices los mansos, porque heredaran la tierra»

Reaccionar con humilde mansedumbre, esto es santidad.

«Felices los que lloran, porque ellos seran consolados»

Saber llorar con los demas, esto es santidad.

«Felices los que tienen hambre y sed de justicia, porque ellos quedaran saciados»
Buscar la justicia con hambre y sed, esto es santidad.

«Felices los misericordiosos, porque ellos alcanzaran misericordia»

Mirar y actuar con misericordia, esto es santidad.

«Felices los de corazon limpio, porque ellos veran a Dios»

Mantener el corazon limpio de todo lo que mancha el amor, esto es santidad.

«Felices los que trabajan por la paz, porque ellos seran llamados hijos de Dios»
Sembrar paz a nuestro alrededor, esto es santidad.

«Felices los perseguidos por causa de la justicia, porque de ellos es el reino de los cielos»
Aceptar cada dia el camino del Evangelio aunque nos traiga problemas, esto es santidad.

El gran protocolo

(95) En el capitulo 25 del evangelio de Mateo (vv. 31-46), JesUs vuelve a detenerse en una de estas
bienaventuranzas, la que declara felices a los misericordiosos. Si buscamos esa santidad que agrada a los
ojos de Dios, en este texto hallamos precisamente un protocolo sobre el cual seremos juzgados: «Porque
tuve hambre y me disteis de comer, tuve sed y me disteis de beber, fui forastero y me hospedasteis, estuve
desnudo y me vestisteis, enfermo y me visitasteis, en la carcel y vinisteis a verme» (25,35-36).

(105) Por la misma razon, el mejor modo de discernir si nuestro camino de oracion es auténtico sera mirar
en qué medida nuestra vida se va transformando a la luz de la misericordia. Porque «la misericordia no
es solo el obrar del Padre, sino que ella se convierte en el criterio para saber quiénes son realmente sus
verdaderos hijos». Ella «es la viga maestra que sostiene la vida de la Iglesia». Quiero remarcar una vez mas
que, si bien la misericordia no excluye la justicia y la verdad, «ante todo tenemos que decir que la
misericordia es la plenitud de la justicia y la manifestacion mas luminosa de la verdad de Dios». Ella «es la
Ilave del cielo».

(99)... no se trata solo de realizar algunas buenas obras sino de buscar un cambio social: «Para que las
generaciones posteriores también fueran liberadas, claramente el objetivo debia ser la restauracion de
sistemas sociales y econdémicos justos para que ya no pudiera haber exclusion».



Las ideologias que mutilan el corazén del Evangelio

(100) Lamento que a veces las ideologias nos lleven a dos errores nocivos. Por una parte, el de los
cristianos que separan estas exigencias del Evangelio de su relacion personal con el Sefior, de la unién
interior con €l, de la gracia. Asi se convierte al cristianismo en una especie de ONG, quitandole esa mistica
luminosa que tan bien vivieron y manifestaron san Francisco de Asis, san Vicente de Padl, santa Teresa de
Calcuta y otros muchos. A estos grandes santos ni la oracion, ni el amor de Dios, ni la lectura del Evangelio
les disminuyeron la pasion o la eficacia de su entrega al préjimo, sino todo lo contrario.

(101) También es nocivo e ideologico el error de quienes viven sospechando del compromiso social de
los demas, considerandolo algo superficial, mundano, secularista, inmanentista, comunista, populista. O lo
relativizan como si hubiera otras cosas mas importantes o0 como si solo interesara una determinada
ética 0 una razon que ellos defienden. La defensa del inocente que no ha nacido, por ejemplo, debe ser
clara, firme y apasionada, porque alli estd en juego la dignidad de la vida humana, siempre sagrada, y lo
exige el amor a cada persona mas all& de su desarrollo. Pero igualmente sagrada es la vida de los pobres que
ya han nacido, que se debaten en la miseria, el abandono, la postergacion, la trata de personas, la eutanasia
encubierta en los enfermos y ancianos privados de atencion, las nuevas formas de esclavitud, y en toda
forma de descarte. No podemos plantearnos un ideal de santidad que ignore la injusticia de este mundo,
donde unos festejan, gastan alegremente y reducen su vida a las novedades del consumo, al mismo tiempo
que otros solo miran desde afuera mientras su vida pasa y se acaba miserablemente. (102-103) Inmigrantes.

CUARTO ALGUNAS NOTAS DE LA SANTIDAD EN EL MUNDO ACTUAL

(110). Dentro del gran marco de la santidad que nos proponen las bienaventuranzas y Mateo 25,31-46,
quisiera recoger algunas notas o expresiones espirituales que, a mi juicio, no deben faltar para entender el
estilo de vida al que el Sefior nos llama. No me detendré a explicar los medios de santificacion que ya
conocemos: los distintos métodos de oracidon, los preciosos sacramentos de la Eucaristia y la
Reconciliacién, la ofrenda de sacrificios, las diversas formas de devocién, la direccion espiritual, y tantos
otros. Solo me referiré a algunos aspectos del llamado a la santidad que espero resuenen de modo especial.

Cinco grandes manifestaciones del amor a Dios y al projimo

Frente a la ansiedad nerviosa y violenta que nos dispersa y nos debilita; Aguante, paciencia
y mansedumbre (112-121)

(113) San Pablo invitaba a los romanos a no devolver «a nadie mal por mal» (Rm 12,17), a no querer hacerse
justicia «por vuestra cuenta» (v.19), y a no dejarse vencer por el mal, sino a vencer «al mal con el bien»
(v.21). Esta actitud no es expresion de debilidad sino de la verdadera fuerza, porque el mismo Dios «es lento
para la ira pero grande en poder» (Na 1,3). La Palabra de Dios nos reclama: «Desterrad de vosotros la
amargura, la ira, los enfados e insultos y toda maldad» (Ef 4,31).

(115) También los cristianos pueden formar parte de redes de violencia verbal a través de internet y de los
diversos foros o espacios de intercambio digital. Aun en medios catélicos se pueden perder los limites, se
suelen naturalizar la difamacion y la calumnia, y parece quedar fuera toda ética y respeto por la fama
ajena...

Frente a la negatividad y la tristeza; Alegria y sentido del humor (122-128)

(122) Lo dicho hasta ahora no implica un espiritu apocado, triston, agriado, melancélico, o un bajo perfil sin
energia. El santo es capaz de vivir con alegria y sentido del humor. Sin perder el realismo, ilumina a los
demas con un espiritu positivo y esperanzado. Ser cristianos es «gozo en el Espiritu Santo» (Rm 14,17)...

Frente a la acedia comoda, consumista y egoista; Audacia y fervor (129-139) parresia

(129) Al mismo tiempo, la santidad es parresia: es audacia, es empuje evangelizador que deja una marca en
este mundo. Para que sea posible, el mismo JesUs viene a nuestro encuentro y nos repite con serenidad y
firmeza: «No tengais miedo» (Mc 6,50). «Y0 estoy con vosotros todos los dias, hasta el final de los tiempos»
(Mt 28,20). Estas palabras nos permiten caminar y servir con esa actitud llena de coraje que suscitaba el
Espiritu Santo en los Apdstoles y los llevaba a anunciar a Jesucristo. Audacia, entusiasmo, hablar con
libertad, fervor apostolico, todo eso se incluye en el vocablo parresia, palabra con la que la Biblia expresa



también la libertad de una existencia que esta abierta, porque se encuentra disponible para Dios y para los
demas (cf. Hch 4,29; 9,28; 28,31; 2Co 3,12; Ef 3,12; Hb 3,6; 10,19).

(134) Como el profeta Jonés, siempre llevamos latente la tentacion de huir a un lugar seguro que puede tener
muchos nombres: individualismo, espiritualismo, encerramiento en pequefios mundos, dependencia,
instalacion, repeticion de esquemas ya prefijados, dogmatismo, nostalgia, pesimismo, refugio en las normas.
Tal vez nos resistimos a salir de un territorio que nos era conocido y manejable. Sin embargo, las
dificultades pueden ser como la tormenta, la ballena, el gusano que secd el ricino de Jonas, o el viento y el
sol que le quemaron la cabeza; y lo mismo que para él, pueden tener la funcion de hacernos volver a ese
Dios que es ternura y que quiere llevarnos a una itinerancia constante y renovadora.

(137) La costumbre nos seduce y nos dice que no tiene sentido tratar de cambiar algo, que no podemos hacer
nada frente a esta situacion, que siempre ha sido asi y que, sin embargo, sobrevivimos. A causa de ese
acostumbrarnos ya no nos enfrentamos al mal y permitimos que las cosas «sean lo que son», o lo que
algunos han decidido que sean. Pero dejemos que el Sefior venga a despertarnos, a pegarnos un sacudon en
nuestra modorra, a liberarnos de la inercia. Desafiemos la costumbre, abramos bien los ojos y los oidos, y
sobre todo el corazon, para dejarnos descolocar por lo que sucede a nuestro alrededor y por el grito de la
Palabra viva y eficaz del Resucitado.

Frente a el individualismo, En comunidad (140-146)

(6)... porque «fue voluntad de Dios el santificar y salvar a los hombres, no aisladamente, sin conexion
alguna de unos con otros, sino constituyendo un pueblo, que le confesara en verdad y le sirviera
santamente». El Sefior, en la historia de la salvacion, ha salvado a un pueblo. No existe identidad plena sin
pertenencia a un pueblo. Por eso nadie se salva solo, como individuo aislado, sino que Dios nos atrae
tomando en cuenta la compleja trama de relaciones interpersonales que se establecen en la comunidad
humana: Dios quiso entrar en una dindmica popular, en la dindmica de un pueblo.

(141)... Vivir o trabajar con otros es sin duda un camino de desarrollo espiritual...

(142) La comunidad esta llamada a crear ese «espacio teologal en el que se puede experimentar la presencia
mistica del Sefior resucitado». Compartir la Palabra y celebrar juntos la Eucaristia nos hace mas hermanos y
nos va convirtiendo en comunidad santa y misionera...

(143)... La vida comunitaria, sea en la familia, en la parroquia, en la comunidad religiosa o en cualquier
otra, estd hecha de muchos pequefios detalles cotidianos. Esto ocurria en la comunidad santa que formaron
Jesus, Maria y José, donde se reflej6 de manera paradigmatica la belleza de la comunién trinitaria. También
es lo que sucedia en la vida comunitaria que Jesus llevo con sus discipulos y con el pueblo sencillo.

Frente a tantas formas de falsa espiritualidad sin encuentro con Dios que reinan en el
mercado religioso actual. En oracidn constante (147-157)

(147) Finalmente, aunque parezca obvio, recordemos que la santidad esta hecha de una apertura habitual a la
trascendencia, que se expresa en la oracion y en la adoracion. El santo es una persona con espiritu orante,
que necesita comunicarse con Dios. Es alguien que no soporta asfixiarse en la inmanencia cerrada de este
mundo, y en medio de sus esfuerzos y entregas suspira por Dios, sale de si en la alabanza y amplia sus
limites en la contemplacion del Sefior. No creo en la santidad sin oracion, aunque no se trate necesariamente
de largos momentos o de sentimientos intensos.

(149). No obstante, para que esto sea posible, también son necesarios algunos momentos solo para Dios, en
soledad con El...

(150). En ese silencio es posible discernir, a la luz del Espiritu, los caminos de santidad que el Sefior nos
propone...

(151)... ¢Hay momentos en los que te pones en su presencia en silencio, permaneces con El sin prisas, y te
dejas mirar por EI? ¢Dejas que su fuego inflame tu corazon? Si no le permites que El alimente el calor de su
amor y de su ternura, no tendras fuego, y asi ¢como podras inflamar el corazén de los deméas con tu
testimonio y tus palabras? Y si ante el rostro de Cristo todavia no logras dejarte sanar y transformar,
entonces penetra en las entrafias del Sefior, entra en sus llagas, porque alli tiene su sede la misericordia
divina.



(152) Pero ruego que no entendamos el silencio orante como una evasion que niega el mundo que nos
rodea. El «peregrino ruso», que caminaba en oracion continua, cuenta que esa oracion no lo separaba de la
realidad externa: «Cuando me encontraba con la gente, me parecia que eran todos tan amables como si
fueran mi propia familia. [...]

(153) Tampoco la historia desaparece. La oracidn, precisamente porque se alimenta del don de Dios que se
derrama en nuestra vida, deberia ser siempre memoriosa. La memoria de las acciones de Dios esta en la
base de la experiencia de la alianza entre Dios y su pueblo. Si Dios ha querido entrar en la historia, la
oracidn esta tejida de recuerdos. No solo del recuerdo de la Palabra revelada, sino también de la propia vida,
de la vida de los demas, de lo que el Sefior ha hecho en su Iglesia...

(154) La suplica es expresion del corazon que confia en Dios, que sabe que solo no puede. En la vida del
pueblo fiel de Dios encontramos mucha suplica llena de ternura creyente y de profunda confianza. No
quitemos valor a la oracion de peticion, que tantas veces nos serena el corazon y nos ayuda a seguir
luchando con esperanza. La suplica de intercesion tiene un valor particular, porque es un acto de confianza
en Dios y al mismo tiempo una expresion de amor al projimo...

(155) Si de verdad reconocemos que Dios existe no podemos dejar de adorarlo, a veces en un silencio lleno
de admiracion, o de cantarle en festiva alabanza...

(156) La lectura orante de la Palabra de Dios, mas dulce que la miel (cf. Sal 119,103) y «espada de doble
filo» (Hb 4,12), nos permite detenernos a escuchar al Maestro para que sea lampara para nuestros pasos, luz
en nuestro camino (cf. Sal 119,105)...

(157) EIl encuentro con Jesus en las Escrituras nos lleva a la Eucaristia, donde esa misma Palabra alcanza su
méaxima eficacia, porque es presencia real del que es la Palabra viva...

QUINTO COMBATE, VIGILANCIA'Y DISCERNIMIENTO

(158). La vida cristiana es un combate permanente. Se requieren fuerza y valentia para resistir las
tentaciones del diablo y anunciar el Evangelio. Esta lucha es muy bella, porque nos permite celebrar cada
vez que el Sefior vence en nuestra vida.

(161) Entonces, no pensemos que es un mito, una representacion, un simbolo, una figura o una idea. Ese
engafio nos lleva a bajar los brazos, a descuidarnos y a quedar mas expuestos. El no necesita poseernos. Nos
envenena con el odio, con la tristeza, con la envidia, con los vicios. Y asi, mientras nosotros bajamos la
guardia, él aprovecha para destruir nuestra vida, nuestras familias y nuestras comunidades, porque «como
ledn rugiente, ronda buscando a quien devorar» (1 P 5,8).

(162) La Palabra de Dios nos invita claramente a «afrontar las asechanzas del diablo» (Ef 6,11) y a detener
«las flechas incendiarias del maligno» (Ef 6,16). No son palabras romanticas, porque nuestro camino hacia la
santidad es también una lucha constante. Quien no quiera reconocerlo se verad expuesto al fracaso o a la
mediocridad. Para el combate tenemos las armas poderosas que el Sefior nos da: la fe que se expresa en la
ORACION, la meditacion de la PALABRA DE DI0s, la celebracion de la Misa, la adoracion eucaristica, la
RECONCILIACION sacramental, las OBRAS DE CARIDAD, la VIDA COMUNITARIA, el EMPENO MISIONERO...

(166) ¢Como saber si algo viene del Espiritu Santo o si su origen esta en el espiritu del mundo o en el
espiritu del diablo? La Unica forma es el discernimiento, que no supone solamente una buena capacidad de
razonar o un sentido coman, es también un don que hay que pedir. Si lo pedimos confiadamente al Espiritu
Santo, y al mismo tiempo nos esforzamos por desarrollarlo con la oracién, la reflexion, la lectura y el buen
consejo, seguramente podremos crecer en esta capacidad espiritual.

(176) Quiero que Maria corone estas reflexiones, porque ella vivio como nadie las bienaventuranzas de
Jesus. Ella es la que se estremecia de gozo en la presencia de Dios, la que conservaba todo en su corazon y
se dejo atravesar por la espada. Es la santa entre los santos, la mas bendita, la que nos ensefia el camino de la
santidad y nos acomparia. Ella no acepta que nos quedemos caidos y a veces nos lleva en sus brazos sin
juzgarnos. Conversar con ella nos consuela, nos libera y nos santifica. La Madre no necesita de muchas
palabras, no le hace falta que nos esforcemos demasiado para explicarle lo que nos pasa. Basta musitar una y
otra vez: «Dios te salve, Maria...».

Que esta exhortacion la podamos leer, trabajar y meditar con tranquilidad este verano.



