Parroquia San Vicente Martir
Benimamet

"La Parroquia es c@sa de tod@s,
familias en comunién y mision"

ORACION INICIAL

1.- CANTO

SE MI LUZ, ENCIENDE MI NOCHE (3),
MI NOCHE, SE MI LUZ.

El camino sin Ti es tan largo

y tu llanto acoge mi dolor.

Tu Palabra acalla mi miedo

y tu grito se expresa en mi canto.

SE MI LUZ.

2.- CANTO

Tu Palabra me da vida,

me levanta y me hace caminar.

Tu Palabra me sostiene, me da fuerzas,
para no dar marcha atrés.

3.- EVANGELIO (Mateo 5, 13-16)

En aquel tiempo, dijo Jesus a sus discipulos:
“Vosotros sois la luz del mundo. No se puede ocultar
una ciudad puesta en lo alto de un monte. Tampoco se
enciende una lampara para meterla debajo del celemin,
sino para ponerla en el candelero y que alumbre a
todos los de casa. Alumbre asi vuestra luz a los

hombres, para que vean vuestras buenas obras y den gloria a
vuestro Padre que estd en el cielo."

4.-UNA COMUNIDAD QUE CONVENCE Y LLENA

Una comunidad dice mucho cuando es de Jesus.
Cuando habla de Jesds y no de sus reuniones.

Cuando anuncia a Jesus y no se anuncia a si misma.
Cuando se gloria de Jesus y no de sus méritos.
Cuando se reune en torno a Jesus y no en torno a sus
problemas.

Cuando se extiende para Jesus y no para si misma.
Cuando se apoya en Jesus y no en su propia fuerza.
Cuando vive de Jesus y no vive de si misma.

Una comunidad dice poco cuando habla de si misma.
Cuando comunica sus propios méritos.

Cuando anuncia sus reuniones.

Cuando da testimonio de su compromiso.
Cuando se gloria de sus valores.

Cuando se extiende en provecho propio.
Cuando vive para si misma.

Cuando se apoya en sus fuerzas.

Asamblea
parroquial

Una comunidad no se tambalea por los fallos sino por
la falta de fe.

No se debilita por los pecados, sino por la ausencia de
Jesus.

No se rompe por las tensiones sino por olvido de Jesus.
No se queda pequefia por carencia de valores, sino
porque Jesus dentro de ella es pequefio.

No se ahoga por falta de aire fresco sino por asfixia
de Jesus.

Una comunidad sélo se pierde cuando ha perdido
a Jesus.

Una comunidad es fuerte cuando Jests dentro de
ella es fuerte.

Una comunidad pesa cuando Jests dentro de ella
tiene peso.

Una comunidad marcha unida cuando Jesus esta
en medio.

Una comunidad se extiende cuando extiende a Jesus.
Una comunidad vive cuando vive de Jesus.

Una comunidad convence y llena cuando es la
comunidad de Jesus.

5.-CANTO

PIEDRA SOBRE PIEDRA
MANO SOBRE MANO
CORAZON CON CORAZON.

Piedra sobre piedra para construir,
para levantar nuestro alrededor.
Mano sobre mano para asegurar
que juntos crearemos comunidad.
Corazon con corazon para reanimar
la ilusién de vivir desde la verdad.

PIEDRA SOBRE PIEDRA...

Corazon con corazon para construir
para levantar nuestro alrededor.
Mano sobre mano para reanimar

la ilusion de vivir desde la verdad.
Piedra sobre piedra para asegurar
que juntos crearemos comunidad.



ORACION FINAL

Al concluir nuestra Asamblea, Sefior,
te damos gracias por este encuentro
de nuestra Comunidad Parroquial.

Sefior, no queremos que se nos olviden
las Palabras que Tu has hecho resonar
en nuestro interior.

Ayudanos a mantener

el caracter fundadamente ilusionado,
propio de quienes te escuchan.
Deseamos actuar siempre

en sintonia contigo.

Haznos personas a tu imagen:

mas de espiritu que de letra,

mas de creatividad que de rutina,
mas de constancia que de lamentos,
maés de amistad que de leyes.

Que nos alegre lo que a Ti te alegra;

que amemos lo que T4 amas.

Gracias por habernos invitado

al banquete de tu amistad.

Gritanos fuerte, Sefior,

para que nunca rechacemos tus llamadas.

Parroquia San Vicente Martir
Benimamet

familias en comunién y misién"

"La Parroquia es c@sa de tod@s,

ORACION FINAL

Al concluir nuestra Asamblea, Sefior,
te damos gracias por este encuentro
de nuestra Comunidad Parroquial.

Sefior, no queremos que se nos olviden
las Palabras que TU has hecho resonar
en nuestro interior.

Ayldanos a mantener

el caracter fundadamente ilusionado,
propio de quienes te escuchan.
Deseamos actuar siempre

en sintonia contigo.

Haznos personas a tu imagen:

mas de espiritu que de letra,

maés de creatividad que de rutina,
mas de constancia que de lamentos,
maés de amistad que de leyes.

Que nos alegre lo que a Ti te alegra;

gue amemos lo que TG amas.

Gracias por habernos invitado

al banquete de tu amistad.

Gritanos fuerte, Sefior,

para que nunca rechacemos tus llamadas.

Parroquia San Vicente Martir
Benimamet

"La Parroquia es c@sa de tod@s,
familias en comunién y misién"



“HACIA UN NUEVO PARADIGMA DE LA INICIACION CRISTIANA HOY”.
UN CAMBIO DE EPOCA

1. Crisis en Ia transmision de Ia fe

Hoy es voz comun, en la mayoria de los paises de la “vieja cristiandad”, que la transmision de la fe
atraviesa una crisis profunda. Lo afirmaba la Conferencia Episcopal Espafiola en su Plan Pastoral
2002-2005:

Uno de los hechos mas graves acontecidos en Europa durante el dltimo medio siglo ha sido la interrupcion
de la transmision de la fe cristiana en amplios sectores de la sociedad. Perdidos, olvidados o desgastados
los cauces tradicionales (familia, escuela, sociedad, cultura publica), las nuevas generaciones ya no tienen
noticia ni reconocen signos del Dios viviente y verdadero o de la encarnacién, muerte y resurreccion de
Jesucristo por nosotros. Comprobamos que en proporciones altas no estamos logrando transmitir la fe a
las jovenes generaciones (IE 28).

Esta interrupcion en la forma tradicional de transmision de la fe se constata actualmente en numerosos datos.
El “despertar religioso”, propio de los primeros afios, habitualmente no se realiza en la familia; el elevado
namero de primeras comuniones y confirmaciones no se corresponde con la religiosidad de los jovenes
actuales; disminuye mucho la préactica religiosa entre los adultos, al tiempo que la Iglesia es una de las
instituciones peor valoradas. A pesar de los esfuerzos realizados en la renovacion de la pastoral desde el
Concilio Vaticano IlI, Mons. Fernando Sebastian afirmaba en diciembre de 2004 en el Congreso de
Apostolado Seglar:

Muchos de nuestros métodos y nuestras aspiraciones han cambiado bastante poco. La inmensa mayoria de
nuestras parroquias, de nuestros colegios, de nuestras asociaciones siguen viviendo y actuando ahora como
hace veinte, treinta o cuarenta afios. Y en muchos casos peor, porque somos mas rutinarios, tenemos
menos iniciativas, porque la mayoria somos ya muy mayores.

2. Sintomas de una nueva situacion SOCIO-CULTURAL

Todas estas constataciones debemos ubicarlas en el contexto de una “nueva situacién” cuyos aspectos
mas significativos, primordialmente culturales, merecen un breve comentario.

UNA SOCIEDAD LAICA Y PLURAL. Tras un largo proceso de varios siglos, cuyos origenes podemos situar en
el Renacimiento, la secularidad se manifiesta como una de las caracteristicas esenciales de nuestra
sociedad. La sociedad es “laica”, y a ello se afiaden, en estos momentos, los fendmenos de la
inmigracion y la globalizacion, que hacen que la sociedad sea, ademds, “plural”. En estas
circunstancias, la oferta cristiana —y catolica— es una mas entre otras que debe ganarse a pulso su
propio prestigio y su lugar en la sociedad.

LA QUIEBRA EN LA TRANSMISION DE LOS VALORES. Se han quebrado los canales tradicionales de transmision
de la fe: la familia, la escuela, la sociedad. Pero no se trata Unicamente de la comunicacion de la fe
sino, en general, de los valores tradicionales.

LA CAIDA DE LAS IDEOLOGIAS: LA “POSTMODERNIDAD”. Los grandes discursos del pasado no solucionaron los
problemas humanos. El suefio utdpico liberador de todas las opresiones ha tenido dos momentos
culminantes: la revolucion soviética de 1917 y el “mayo del 68”. Ambos momentos revolucionarios
acabaron en agua de borrajas. De ahi que surja todo un movimiento cansado de los viejos discursos: la
“postmodernidad”, la filosofia del “fragmento” y del “pensamiento débil” sin pasado ni futuro: solo el
presente. En esta situacion cultural carente de utopias, la libertad individual se transforma en un dogma
absoluto.



3. EI “divorcio” entre Iglesia y sociedad

Se da un patente “divorcio” entre Iglesia y sociedad. Las causas que explican este divorcio son de muchos
tipos.

FACTORES ECLESIALES. La carencia de instancias eclesiales atractivas y significativas para la sensibilidad
actual. La irrelevancia para nuestra sociedad de muchas de nuestras preocupaciones internas y el
frecuente conflicto en los temas comunes. La no comprension de la doctrina de la Iglesia en moral
sexual y en bioética desde las sensibilidades del hombre de hoy, que condiciona la credibilidad en otros
aspectos mas nucleares en la profesion de fe. La situacion de la mujer dentro de la Iglesia y en la vida
religiosa femenina, que es una seria dificultad para la pastoral vocacional y también para la
evangelizacion del colectivo femenino. La ausencia de informacion religiosa de calidad, que en los
medios de comunicacion suele polarizarse en cuestiones éticas conflictivas o0 en posicionamientos
coincidentes con la derecha politica, por lo que la Iglesia es percibida de manera bastante negativa. La
dificil opcion por los pobres en buena parte de los creyentes.

FACTORES SOCIOCULTURALES. Lo religioso institucional es visto como algo pasado de moda, caduco,
trasnochado y reaccionario, y los medios de comunicacion de mayor tirada y leidos por publico no muy
afecto a la Iglesia reafirman esta vision. La escasa presencia de cristianos en la vida publica que hace
que la fe resulte poco significativa en aspectos importantes de la sociedad. La toma de postura de la
Iglesia en algunas ocasiones, que hace que muchos de nuestros contemporaneos tengan la impresion de
una progresiva aproximacion entre la Iglesia oficial a posturas socioculturales y eclesiales del pasado.
La falta de un pensamiento global y riguroso en la sociedad actual, con graves repercusiones en los
aspectos éticos.

FACTORES PROPIOS DE LOS JOVENES. La juventud actual descubre y socializa los valores por
experimentacion y no por reproduccién de lo que ha recibido de sus mayores, por lo que las
instituciones clasicas de socializacion han perdido influencia. La ruptura entre valores finalistas e
instrumentales dificulta la consecucién de metas que se proponen y aceptan como ideales. La
separacion entre el tiempo normativo y el tiempo de ocio, la valoracion de la noche, la alteracion de los
horarios, la omnipresencia de la sexualidad, el presentismo e inmediatismo, y el humanismo indoloro —
sentir sin reaccionar— hacen el resto en la fragmentacion del yo. Entre las asambleas liturgicas y otros
servicios parroquiales, y la situacion personal de cada creyente no existen, en la mayoria de los casos,
grupos intermedios en los que se viva la pertenencia eclesial de forma cercana, significativa y
corresponsable. La causa mas fuerte del abandono o de la suficiente integracion es la “falta de
adecuacién entre las necesidades de los jovenes y las respuestas de la Iglesia”. Otro elemento
preocupante es la casi desaparicion de la Iglesia como portadora de sentido y de respuestas para la vida
del joven.

4. UN CAMBIO DE EPOCA

La lectura de la realidad que vivimos nos lleva a constatar que no estamos solamente ante una época de
cambio, sino mas bien ante un “cambio de época”. El episcopado francés lo expresa asi: “Estamos
cambiando de mundo y de sociedad. Un mundo desaparece y otro estd emergiendo, sin que exista
ningan modelo preestablecido para su construccion” (PFSA 13).

(En qué sentido podemos hablar de un “cambio de época”? He aqui algunos posibles elementos
significativos:

FIN DEL REGIMEN DE “CRISTIANDAD”. El régimen llamado “de cristiandad” ha dejado de existir. Vivimos en
“otra” sociedad, cuyos valores no son ya los valores religiosos sino los valores de la razon cientifica y
politica. El cristianismo ha dejado su huella en la cultura occidental, pero esos mismos valores,
cristianos en principio, se han socializado y ya forman parte fundamental de la sociedad secular: la
democracia, el valor de la persona y los derechos humanos, la libertad, la solidaridad, etc.



LA ERA DE LA INFORMATICA. Si la comunicacion y el lenguaje son elementos esenciales a la hora de definir
una época, una cultura, hoy en dia estamos en la nueva época de informatica, en la que la
comunicacién se ha globalizado de modo absoluto, con todas las posibilidades y contradicciones que
esto comporta. Esto afecta tanto al mundo de las relaciones cotidianas como al modo de entenderse uno
a si mismo. Es otro mundo que todavia esta naciendo, que pone en solfa el modo de conocimiento, de
entendimiento y de relacion de épocas pasadas.

UN NUEVO MUNDO GLOBALIZADO. Y, sin embargo, todo ello no hace sino poner en crisis a todo el planeta.
Han caido los muros que separaban en dos “bloques” el mundo occidental y su correspondiente
influencia. El neoliberalismo capitalista y financiero gobierna el mundo, pero en beneficio Unicamente
de los paises ricos. Es una situacion que dia a dia se hace mas irresistible. Por eso, comienzan a asomar
realidades nuevas, que desde occidente se suelen llamar “amenazantes”, como es el continente asiatico.
Nos estamos abriendo a una nueva realidad intercontinental donde los paises pobres del planeta tienen
mucho que decir a nuestro autocomplaciente mundo rico. La problematica de los inmigrantes es una
muestra palpable de la nueva situacion hacia la que caminamos.

5. TRES MODELOS DE INICIACION EN LA HISTORIA DE LA IGLESIA

El Catecismo de la Iglesia Catdlica advierte que “esta iniciacion (cristiana) ha variado mucho a lo
largo de los siglos y segun las circunstancias” (CEC, 1230). En los numeros siguientes el Catecismo
desarrolla un poco esta evolucion. A continuacién sefialamos los diversos modelos de iniciacion
cristiana que se han practicado a lo largo de la historia de la Iglesia. Asi se comprenderda mejor la
trascendencia historica del reto de un nuevo modelo o paradigma que, segun creemos, se nos presenta
en nuestro tiempo.

MODELO DE LA IGLESIA APOSTOLICA. En los primeros tiempos de la Iglesia nos encontramos con el modelo
primero de iniciacion cristiana. Es un modelo de propuesta y acogida del Sefior Jesus, intensivo y
puntual, en una situacion eclesial de especial agraciamiento, entusiasmo religioso, minoria de
miembros, y, con frecuencia, en circunstancias publicas adversas.

MODELO DEL CATECUMENADO BAUTISMAL. A finales del siglo Il y en los siglos 11I-1V, los pastores
de las comunidades plantean un importante y decisivo giro para la iniciacion cristiana. En una nueva
situacion eclesial, en que bastantes adultos demandan el bautismo, los Santos Padres, responsables de
las comunidades, responden creando el catecumenado, como nuevo modelo de iniciacion cristiana. Su
principio fundamental es: "la formacidn cristiana precede al bautismo". Ingresan en la “comunidad
catecumenal” los que ya son ‘“creyentes en Cristo”, deseosos de crecer en la vida cristiana. La
formacion la realiza la comunidad cristiana mediante el anuncio de la Palabra de Dios, la celebracién
de ritos sagrados y el testimonio de vida de los creyentes: es decir, en el clima de una fuerte
experiencia global de la vida cristiana. La formacion catecumenal se lleva a cabo por etapas
progresivas, durante unos tres afios. Y concluye con la celebracion de los sacramentos de iniciacion,
por los que los “nacidos de nuevo” (nedfitos) —ya “revestidos de Cristo”— ingresan en la comunidad
cristiana.

MODELO DE CRISTIANDAD. A partir de finales del siglo IV, y practicamente, hasta nuestros dias, se afianza
socialmente el cristianismo y se produce otro giro en la iniciacion cristiana, desarrollando un nuevo
modelo de transmision de la fe y de catequesis de iniciacion cristiana. Siglos 1V a XVI. Con la
incorporacion de pueblos enteros al cristianismo, mediante la “conversion” de sus jefes o reyes, se
genera una sociedad de cristiandad y una nueva forma de transmision de la fe. Todos los stbditos son
bautizados, sin ninguna preparacién catecumenal. A los bautizados “en masa” se les ofrece una
formacion cristiana “posbautismal”: la formacidon doctrinal con la predicacién en las homilias; la
formacién humana, moral, espiritual... se da en la familia mediante los padres; el mismo “clima
religioso” de la sociedad medieval contribuye a la “educacion cristiana” de los pueblos.



En el siglo XVI, la Iglesia, siguiendo el concilio de Trento, realiz6 la renovacion de la catequesis
adecuada para aquel momento. Acentud la instruccién religiosa de los nifios y de los adultos,
subrayando la adquisicion de “saberes catdlicos”, muy necesarios entonces frente a la “nueva doctrina
protestante”. Este esfuerzo se concretd6 con la aparicidon y multiplicacion de los catecismos. La
formacion humana, moral y espiritual seguia centrada en la familia. El siglo XIX va a suponer una
renovacion catequética. Especialmente en el método y la pedagogia, se intentan adecuar los catecismos
a los distintos destinatarios. En el siglo XX se inicia una renovacién catequética tanto en el fondo
como en la forma. Todo este movimiento catequético cristalizara en el Concilio Vaticano Il. La
catequesis del postconcilio: se centra en la Palabra de Dios; presta atencion al destinatario; recupera el
sentido de la comunidad cristiana; encarna el mensaje cristiano en un ambiente concreto.

6. HACIA Un nuevo modo de ser Iglesia y creyente

Hoy nos encontramos, reconociendo los valores de toda esta renovacién, ante la necesidad de un nuevo
cambio en el modelo de transmision. La nueva época a la que estamos naciendo responde a un transito
histdrico tan profundo que nos exige un tercer giro en el modelo de iniciacion cristiana, para el que no
basta con limitarnos a simples correcciones. Estamos en una nueva situacion cultural y en un ambiente
postcristiano. Necesitamos una nueva evangelizacion y, dentro de ésta, necesitamos una nueva
catequesis iniciatoria que tiene que ser misionera.

Esta situacion es inédita para la Iglesia y supone un reto a su “maternidad espiritual” ya que, apoyada
por el Espiritu, tendra que llenarse de creatividad para saber “engendrar” y “educar” a nuevos hijos en
esta situacion. Gilles Routhier (2003, 32-33) resume:

«No estamos simplemente en presencia de un entorno cualitativamente transformado o nuevo, sino que
nos hallamos en presencia de una humanidad nueva: hombres, mujeres y nifios que son otros, parecidos y
diferentes... Ademds, en este “nuevo mundo”, se pretende decir que una forma de “catequesis de
mantenimiento” ya no funciona o que este modelo, que se ajustaba perfectamente al estado anterior de la
cultura, hoy se evidencia en desfase y ruptura con la situacién presente e inadaptada a los sujetos que
quisieran ctreer, esperar y amar.»

Estamos pasando, pues, de una situacion de “cristiandad” a una situacion de “mision”, y en ella las
cosas deben funcionar de otra manera. Ello implica una revision importante de nuestros dispositivos
pastorales, como dice Gilles Routhier (2003: 34):

Lo que cambia no son simplemente los nimeros: numero de sacerdotes, de practicantes, de nifios que
vienen a la catequesis, etc. Lo que cambia también es el concepto mismo de la relacién de la Iglesia con el
mundo o de lo que significa, para una Iglesia, vivir en el mundo e insertarse en la sociedad. Se trata
igualmente de la imagen que se tiene de la Iglesia y de lo que significa ser catélico.

Caminamos hacia una Iglesia donde lo “cuantitativo” se va a ir desplazando a lo “cualitativo”. La
Iglesia del futuro va a ser mds “minoritaria” pero mas “fermento”, con menos “poder o presencia
social”, pero mas “testimonial”, mas “comunitaria” y menos “institucional”. Podemos ganar mucho en
“presencia evangélica.”

Nos hallamos, pues, ante un reto que no podemos seguir obviando eternamente.



PARA LA REFLEXION PERSONAL Y EN EL GRUPO DE CARA AL
TRABAJO DE LAS UNIDADES PASTORALES

VER:

e Tras la lectura del texto, ;qué sensacion se te ha quedado? ;Qué te ha llamado mas la
atencion?

e Lo que dice el texto ¢se ajusta a la realidad? Cita ejemplos de la nueva situacion
sociocultural, o del divorcio entre Iglesia y sociedad.

JUZGAR:

e De los tres elementos que indican el cambio de época que estamos viviendo, ¢cuél te parece
que tiene actualmente mayor influencia en cuanto a la transmision de la fe? ¢ Por qué?

e ;Qué ventajas y qué inconvenientes tienen los diferentes modelos de iniciacion cristiana a lo
largo de la historia de la Iglesia? ;Qué consecuencias han tenido?

ACTUAR:

e Caminamos hacia una lIglesia donde lo “cuantitativo” se va a ir desplazando a lo
“cualitativo”. La Iglesia del futuro va a ser mas “minoritaria” pero mas “fermento”,
con menos “poder o presencia social’, pero mas “testimonial”, mas “comunitaria” y
menos “institucional”. ;Qué cambios conllevara esto para nuestra Comunidad Parroquial?
¢ Qué retos supone para quienes la formamos?

e ;Qué posibilidades y qué dificultades descubres a la hora de asumir un nuevo paradigma de
la iniciacion cristiana? ¢Por dénde habria que empezar?



